
Yoga Samsva VZW  Le yoga, l’art de ne rien faire 

 
1 

Le Yoga, l’art de ne rien faire. 

 
Cela peut sembler contradictoire … je vais au cours de yoga pour … ne rien 
faire. Vos proches vous demanderons surement pourquoi vous ne faites pas 

cela à la maison      . 
Vous vous en doutez surement,  ne rien faire ne signifie pas ‘ne rien faire’, du 
moins, je l’espère. Il ne s’agit pas de ne rien faire physiquement        
=> probablement il faudrait faire moins, physiquement, mais surtout, il faut 
prendre le temps de ‘vivre’, de ressentir, d’être conscient de ce qui se passe, 
comme nous le répétons si souvent pendant nos cours de yoga. 
 
Nous avons vu la fois précédente que Krishnamurti préconise qu’il n’y a rien à 
faire, nous ne devons pas suivre de cours, ou entrer dans des organisation qui 
nous promettent ‘l’illumination’, ou ‘la délivrance’ … 
 
 ni les religions, ni l'athéisme, ni les idéologies politiques ne sont capables 

de nous apporter de l’aide, toutes ces choses ne font que perpétuer le 
conditionnement (KM) 

 

Nous ne vous promettons rien (ouf), c’est bien plus simple       , nous ne 
cherchons qu’a expliquer ce que nous avons appris, peut-être même ce que 
nous avons découvert (ce qui était là, sous notre nez, mais qui était recouvert 
par le voile de l’ignorance, l’avidya) ou ressenti …  
Nous espérons que vous aussi, vous-mêmes, trouvez la voie, qui peut 
différencier de la nôtre, puisque la vérité est un pays sans chemin pour vous y 
amener, bien que, dans le taoïsme, on l’appelle le Tao, la voie … 
 
“« Ceux qui parlent ne savent pas; 

ceux qui savent ne parlent pas. » 

Ces paroles, ce me semble, 

sont de Lao-tseu. 

Mais, si nous devons entendre 

que Lao-tseu est de ceux qui savent, 

comment alors expliquer 

son livre de dix mille mots…”   (Po-Tchou-Yi) 

Essayons quand même de nous rapprocher de cette chose, que toutes les 
religions, ou philosophies ont donnes un nom plus ou moins différant. 

Dans le Yoga , on l’appelle Brahman, dans le taoïsme le Tao => tout-deux sont 
décrit comme étant la source de toute chose. 

http://fr.wikipedia.org/wiki/Religion
http://fr.wikipedia.org/wiki/Ath%C3%A9isme


Yoga Samsva VZW  Le yoga, l’art de ne rien faire 

 
2 

Bien que tous deux sont adeptes du non-agir, le non-agir est plus visible dans le 
taoïsme. Dans le Yoga, l’élément est caché dans la philosophie, dans la Gîta, 
dans les Upanshads, …  

Dans la Bhagavad Gîta :  

5.08 Le sage qui connaît la vérité pense : « Je ne fais absolument rien.» En 

voyant, entendant, touchant, sentant, mangeant, marchant, dormant, respirant, 

parlant, saisissant et rejetant, ouvrant et fermant les yeux… 

3.04 L’homme n’atteint pas la libération des chaînes de Karma en s’abstenant 
de travailler. Personnes atteint la perfection en renonçant simplement au 
travail. 

3.05 Car, personne ne peut demeurer, ne serait-ce qu’un instant sans action. 
Chacun est contraint d’agir – vraiment sans aide – par les forces de la nature.  

3.08 Accomplis ton devoir prescrit, car vraiment le travail vaut mieux que de 
rester inactif. Même le maintien de ton corps ne peut s’effectuer sans travail.  

Dans le taoïsme : Le Wei wu wei (ou non-agir). 

En Occident, le principe taoïste du "non-agir" semble généralement assez mal 

compris. Lao Tse ne dit pas qu’il faut être passif,  bien au contraire, il incite au 

rejet des passions et des désirs qui visent à satisfaire l’ego et sont en 

contradiction avec la loi naturelle fondamentale de l'évolution.  

‘Non agir’, c'est cesser de s'opposer au Tao (certains dirons, a la volonté du 

seigneur). Non agir, c'est donc libérer la puissance intérieure vivante qui 

transformera notre nature matérielle et animale en un mystère à venir, que 

nous pourrions appeler une dimension spirituelle.  

Pour autant, « Ne faites rien » ne signifie pas que vous devez être passif, tout-
comme dans le Bhagavad Gîta, c’est le contraire. Lorsque vous vous trouvez 
confronté aux problèmes qui font partis de la vie, ne soyez pas embarrassé, 
n’entrez pas dans le conflit. Prenez de la distance, ce n’est pas fuir pour ce qui 
ce passe, pour ce qui va arriver, mais placer les choses dans le bon contexte, 
sans se laisser emporter par ses émotions. Restez centré et inébranlable au 
milieu de la tempête et examinez la véritable cause du problème. 

« Ne bougez pas » signifie surtout qu’il faut arrêter de faire ce qu’on avait 
l’habitude de faire, il faut arrêter de répéter les mêmes erreurs. 



Yoga Samsva VZW  Le yoga, l’art de ne rien faire 

 
3 

Et pourquoi ne pas lâcher complètement ?  Ne bougez plus. Laissez la situation 
bouger d’elle-même. Et qui sait ce qui pourrait arriver ? 

Apprenons à ‘non agir’… 
Faisons ce qui doit être fait, sans s’inquiéter des résultats. 
Le non- agir ne signifie pas « ne rien faire » mais plutôt « ne pas faire » ce qui 
va à l’encontre du cours naturel des choses.   

Nous suivons notre ‘svadharma’. Selon la Vedanta, le svadharma est une 
manière dynamique de vivre en harmonie avec l’ordre des choses, en étant 
conscient (et tenant compte) de notre relation avec les autres êtres vivants. 
Des situations différentes émergent, se manifestent  chaque instant de notre 
vie, nous devons sans cesse faire des choix. Quand nos choix, et nos actions 
sont alignées avec notre dharma, ou le Tao, plutôt que dictées par nos propres 
envies ou préférences individuelles, nous accomplissons notre svadharma. 

Chaque situation contient en quelque sorte un script pour l’acteur, un rôle que 
nous devons jouer de la manière la plus juste, la plus appropriée possible. Les 
situations changent, et nos rôles changent. Quand nous sommes avec nos 
enfants, notre svadharma en tant que parent est évident de lui-même. De la 
même manière, nous jouons aussi nos rôles dans la communauté, au travaille, 
en tant que citoyen du monde…  

18.23 L’action obligatoire accomplie sans attraction ni aversion, et sans 

motivations égoïstes et attachement au désir du fruit, dit-on, est du mode bonté.   

18.24 L’action accomplie avec l’ego, ou par des motivations égoïstes, et avec 

beaucoup trop d’effort ; est déclarée être du mode passion.  

18.25 L’action entreprise par illusion ; sans égard pour les conséquences, les 

pertes, la souffrance infligée aux autres, et de la force qu’elle requiert, dit-on, est 

du mode ignorance.  

18.30 O Arjuna, l’intellect par lequel on comprend la voie de l’action et la voie 

de la renonciation, l’action juste ou fausse, ce qu’on doit craindre et ce qu’on ne 

doit pas craindre, la servitude et la libération, cet intellect est du mode bonté.  

18.31 L’intellect par lequel on ne sait pas distinguer entre la justice (Dharma) et 

l’injustice (Adharma), l’action juste ou fausse ; cet intellect est du mode passion, 

O Arjuna.  

18.32 L’intellect – qui enveloppé par l’ignorance – accepte l’injustice 

(Adharma) comme justice (Dharma), et voit toutes choses en l’envers, est du 

mode ignorance, O Arjuna. 



Yoga Samsva VZW  Le yoga, l’art de ne rien faire 

 
4 

Chaque situation, si elle est vue de manière objective, nous dicte ce qui doit 
être fait dans le cadre des valeurs éthiques universelles (dharma, ou Tao), ce 
qui est juste et approprié. 

Si nous agissons de la sorte, ne devient-on pas les dupes, ceux qui laissent tout 
faire, sans opposer de résistance ? Les éternel perdants ?  Est-ce-que les gens 
peuvent changer ?  

9.29 Le Moi est présent en tous les êtres et ne favorise personne. Quant à Moi, 

nul n’est détestable ou cher.  

 
 9.30 Même si le plus grand pécheur décide de M’adorer avec une dévotion 

exclusive et par amour, il doit être considéré comme un saint, ayant pris la 

résolution correcte.  

«Chaque saint a un passé et chaque pécheur un avenir. »  Oscar Wilde 

« Non agir » c’est se rendre réceptif en oubliant son égo, ses ambitions et ses 
désirs personnels. C’est agir sans intention, mais seulement par nécessité parce 
qu’il n’a rien d’autre à  faire: avec la certitude que cette action a une valeur en 
soi, en dehors de ce que l’on en obtiendra sur le plan concret. 
Le meilleur moyen de se libérer du stress et de l’anxiété, c’est d’exécuter 
toutes ses tâches en y mettant le meilleur de soi-même. Si les résultats ne 
dépendent pas seulement de soi, à  quoi sert de s’en inquiéter ? 

Pour appliquer cela dans la vie de tous les jours, on n’a qu’à se mettre à 
l’écoute de son intuition. Contrairement à l’ego, l’intuition sait ce qu’il faut 
faire. Seul petit problème, savoir quand nous sommes à l’écoute de notre 
intuition, ou si c’est l’ego qu’on entend… Les obstacles à l’intuitif sont les 
conditionnements issus de notre culture, éducation, religion … 

Ce n’est pas évidant, et la solution se trouve, entre autre, dans la méditation. 

6.26  Où qu’il soit emporté par sa nature fébrile et inconstante, il faut certes 
ramener le mental sous le contrôle du moi spirituel.   

14.23 Assis comme un témoin, sans être affecté par les Gunas, sachant  que  
seuls  les  modes  de  la  Nature  matérielle  (Gunas  ou Prakŗti) agissent, il reste 
imperturbable 

 


