Yoga Samsva VZW Le yoga, I'art de ne rien faire

Le Yoga, I’art de ne rien faire.

Cela peut sembler contradictoire ... je vais au cours de yoga pour ... ne rien
faire. Vos proches vous demanderons surement pourquoi vous ne faites pas
cela a la maison ©.

Vous vous en doutez surement, ne rien faire ne signifie pas ‘ne rien faire’, du
moins, je 'espeére. Il ne s’agit pas de ne rien faire physiquement

=> probablement il faudrait faire moins, physiguement, mais surtout, il faut
prendre le temps de ‘vivre’, de ressentir, d’étre conscient de ce qui se passe,
comme nous le répétons si souvent pendant nos cours de yoga.

Nous avons vu la fois précédente que Krishnamurti préconise gu’il n’y a rien a
faire, nous ne devons pas suivre de cours, ou entrer dans des organisation qui
nous promettent ‘I'illumination’, ou ‘la délivrance’ ...

= ni les religions, ni I'athéisme, ni les idéologies politiques ne sont capables
de nous apporter de 'aide, toutes ces choses ne font que perpétuer le
conditionnement (KM)

Nous ne vous promettons rien (ouf), c’est bien plus simple @ , hous ne
cherchons qu’a expliquer ce que nous avons appris, peut-étre méme ce que
nous avons découvert (ce qui était 13, sous notre nez, mais qui était recouvert
par le voile de I'ignorance, I'avidya) ou ressenti ...

Nous espérons que vous aussi, vous-mémes, trouvez la voie, qui peut
différencier de la n6tre, puisque la vérité est un pays sans chemin pour vous y
amener, bien que, dans le taoisme, on I'appelle le Tao, la voie ...

"« Ceux qui parlent ne savent pas;

ceux qui savent ne parlent pas. »

Ces paroles, ce me semble,

sont de Lao-tseu.

Mais, si nous devons entendre

que Lao-tseu est de ceux qui savent,

comment alors expliquer

son livre de dix mille mots...” (Po-Tchou-Yi)

Essayons quand méme de nous rapprocher de cette chose, que toutes les
religions, ou philosophies ont donnes un nom plus ou moins différant.

Dans le Yoga, on I'appelle Brahman, dans le taoisme le Tao => tout-deux sont
décrit comme étant la source de toute chose.


http://fr.wikipedia.org/wiki/Religion
http://fr.wikipedia.org/wiki/Ath%C3%A9isme

Yoga Samsva VZW Le yoga, I'art de ne rien faire

Bien que tous deux sont adeptes du non-agir, le non-agir est plus visible dans le
taoisme. Dans le Yoga, |'élément est caché dans la philosophie, dans la Gita,
dans les Upanshades, ...

Dans la Bhagavad Gita :

5.08 Le sage qui connait la vérité pense : « Je ne fais absolument rien.» En
voyant, entendant, touchant, sentant, mangeant, marchant, dormant, respirant,
parlant, saisissant et rejetant, ouvrant et fermant les yeux...

3.04 L’homme n’atteint pas la libération des chaines de Karma en s’abstenant
de travailler. Personnes atteint la perfection en renoncant simplement au
travail.

3.05 Car, personne ne peut demeurer, ne serait-ce qu’un instant sans action.
Chacun est contraint d’agir — vraiment sans aide — par les forces de la nature.

3.08 Accomplis ton devoir prescrit, car vraiment le travail vaut mieux que de
resterinactif. Méme le maintien de ton corps ne peut s’effectuer sans travail.

Dans le taoisme : Le Wei wu wei (ou non-agir).

En Occident, le principe taoiste du "non-agir" semble généralement assez mal
compris. Lao Tse ne dit pas qu’il faut étre passif, bien au contraire, il incite au
rejet des passions et des désirs qui visent a satisfaire I’ego et sont en
contradiction avec la loi naturelle fondamentale de I'évolution.

‘Non agir’, c'est cesser de s'opposer au Tao (certains dirons, a la volonté du
seigneur). Non agir, c'est donc libérer la puissance intérieure vivante qui
transformera notre nature matérielle et animale en un mystere a venir, que
nous pourrions appeler une dimension spirituelle.

Pour autant, « Ne faites rien » ne signifie pas que vous devez étre passif, tout-
comme dans le Bhagavad Gita, c’est le contraire. Lorsque vous vous trouvez
confronté aux problemes qui font partis de la vie, ne soyez pas embarrassé,
n’entrez pas dans le conflit. Prenez de la distance, ce n’est pas fuir pour ce qui
ce passe, pour ce qui va arriver, mais placer les choses dans le bon contexte,
sans se laisser emporter par ses émotions. Restez centré et inébranlable au
milieu de la tempéte et examinez la véritable cause du probleme.

« Ne bougez pas » signifie surtout qu’il faut arréter de faire ce qu’on avait
I’habitude de faire, il faut arréter de répéter les mémes erreurs.



Yoga Samsva VZW Le yoga, I'art de ne rien faire

Et pourquoi ne pas lacher complétement ? Ne bougez plus. Laissez la situation
bouger d’elle-méme. Et qui sait ce qui pourrait arriver ?

Apprenons a ‘non agir’...

Faisons ce qui doit étre fait, sans s’inquiéter des résultats.

Le non- agir ne signifie pas « ne rien faire » mais plutdt « ne pas faire » ce qui
va a I’encontre du cours naturel des choses.

Nous suivons notre ‘svadharma’. Selon la Vedanta, le svadharma est une
maniere dynamique de vivre en harmonie avec I'ordre des choses, en étant
conscient (et tenant compte) de notre relation avec les autres étres vivants.
Des situations différentes émergent, se manifestent chaque instant de notre
vie, nous devons sans cesse faire des choix. Quand nos choix, et nos actions
sont alignées avec notre dharma, ou le Tao, plutot que dictées par nos propres
envies ou préférences individuelles, nous accomplissons notre svadharma.

Chaque situation contient en quelque sorte un script pour I'acteur, un réle que
nous devons jouer de la maniere la plus juste, la plus appropriée possible. Les
situations changent, et nos réles changent. Quand nous sommes avec nos
enfants, notre svadharma en tant que parent est évident de lui-méme. De la
méme maniere, nous jouons aussi nos réles dans la communauté, au travaille,
en tant que citoyen du monde...

18.23 L’action obligatoire accomplie sans attraction ni aversion, et sans
motivations égoistes et attachement au désir du fruit, dit-on, est du mode bonté.

18.24 1L’action accomplie avec 1I’ego, ou par des motivations égoistes, et avec
beaucoup trop d’effort ; est déclarée étre du mode passion.

18.25 L’action entreprise par illusion ; sans égard pour les conséquences, les
pertes, la souffrance infligée aux autres, et de la force qu’elle requiert, dit-on, est
du mode ignorance.

18.30 O Arjuna, I’intellect par lequel on comprend la voie de I’action et la voie
de la renonciation, I’action juste ou fausse, ce qu’on doit craindre et ce qu’on ne
doit pas craindre, la servitude et la libération, cet intellect est du mode bonte.

18.31 L’intellect par lequel on ne sait pas distinguer entre la justice (Dharma) et
I’injustice (Adharma), I’action juste ou fausse ; cet intellect est du mode passion,
O Arjuna.

18.32 L’intellect — qui enveloppé par 1’ignorance — accepte 1’injustice
(Adharma) comme justice (Dharma), et voit toutes choses en 1’envers, est du
mode ignorance, O Arjuna.




Yoga Samsva VZW Le yoga, I'art de ne rien faire

Chaque situation, si elle est vue de maniéere objective, nous dicte ce qui doit
étre fait dans le cadre des valeurs éthiques universelles (dharma, ou Tao), ce
qui est juste et approprié.

Si nous agissons de la sorte, ne devient-on pas les dupes, ceux qui laissent tout
faire, sans opposer de résistance ? Les éternel perdants ? Est-ce-que les gens
peuvent changer ?

9.29 Le Moi est présent en tous les étres et ne favorise personne. Quant a Moi,
nul n’est détestable ou cher.

9.30 Méme si le plus grand pécheur décide de M’adorer avec une dévotion
exclusive et par amour, il doit étre considéré comme un saint, ayant pris la
résolution correcte.

«Chaque saint a un passé et chague pécheur un avenir. » Oscar Wilde

« Non agir » c’est se rendre réceptif en oubliant son égo, ses ambitions et ses
désirs personnels. C’'est agir sans intention, mais seulement par nécessité parce
gu’il n’a rien d’autre a faire: avec la certitude que cette action a une valeur en
soi, en dehors de ce que I'on en obtiendra sur le plan concret.

Le meilleur moyen de se libérer du stress et de I'anxiété, c’est d’exécuter
toutes ses taches en y mettant le meilleur de soi-méme. Si les résultats ne
dépendent pas seulement de soi, a quoi sert de s’en inquiéter ?

Pour appliquer cela dans la vie de tous les jours, on n’a qu’a se mettre a
I’écoute de son intuition. Contrairement a I’ego, I'intuition sait ce gu’il faut
faire. Seul petit probléme, savoir quand nous sommes a I’écoute de notre
intuition, ou si c’est I'’ego qu’on entend... Les obstacles a I'intuitif sont les
conditionnements issus de notre culture, éducation, religion ...

Ce n’est pas évidant, et la solution se trouve, entre autre, dans la méditation.

6.26 Ou qu’il soit emporté par sa nature fébrile et inconstante, il faut certes
ramener le mental sous le contréle du moi spirituel.

14.23 Assis comme un témoin, sans étre affecté par les Gunas, sachant que
seuls les modes de la Nature matérielle (Gunas ou Prakrti) agissent, il reste
imperturbable

&,
',



