
Yoga Samsva VZW 

 

 

Le Mahabharata est le plus grand et un des plus anciens livres du monde (il 
compte près de douze mille pages et plus de 100 000 vers). Il est à la base 
même des mythes, de la religion, de l'Histoire, de la pensée indiennes. La toile 
de fond en est la guerre entre deux clans rivaux pour l'accession au pouvoir. Ce 
n'est pas un plaidoyer pour la guerre, mais symbolise la bataille que chacun de 
nous doit livrer, intérieurement et extérieurement, entre une pensée positive 
et négative. Sagesse et compassion côté Pandavas, égocentrisme et ignorance 
pour des Kauravas. 

Selon la légende, le Mahabharata fut dicté à Ganesh par le sage Vyasa (le nom 
signifie en sanskrit compilateur). Lors de ses méditations à Brahmâ, Vyasa avait 
vu qu'il devait demander à Ganesh d'être le scribe du poème que lui-même 
composerait. Le dieu éléphant accepta d'être le rédacteur à condition que 
Vyasa dicte sans s'arrêter. De son côté, le poète exigea que Ganesh comprenne 
le sens caché de chaque mot, le sens de chaque phrase et de leur implication. 
Lorsqu'un vers était dicté, Ganesh prenait le temps de réfléchir, d'analyser 
chaque pensée du poète. Cela permettait à Vyasa de composer les vers suivant. 
Ainsi, le Mahabharata doit être lu avec calme, il faut prendre le temps de lire et 
de l'analyser sans précipitation. 

Mais Vyasa tient également une place dans ce récit car il est lui-même le grand-
père des protagonistes. La toile de fond du Mahabharata est la rivalité entre 
deux dynasties cousines, descendants du roi Bhârata: les Pandavas, fils de 
Pandu et leurs cousins Kauravas, au nombre de 100 frères. Dans ce poème 
intervient Krishna, fidèle combattant aux côtés des Pandavas. 

Les origines 
Bharata était un roi, l'aïeul de tous les personnages de cette histoire.  
Un de ses descendants, Shantanu, était le roi d'Hastinapur. D'un premier 
mariage avec Ganga était né un fils, Bhisma. Quelques années plus tard, 
Shantanu aperçut au cours d'une partie de chasse Satyavati, la fille d'un 

 asatoma sad gamaya   Conduis-moi de l'asat vers le sat 

tamaso ma jyotirgamaya  Conduis-moi de l'ombre vers la lumière 

mrtyorma amrtam gamaya   Conduis-moi de la mort à l'immortalité. 

(Brhadaranyaka Upanishad - I.iii.28) 

 



Yoga Samsva VZW 

pêcheur. Subjugué par son extraordinaire parfum, le roi décida d'épouser la 
jeune fille. Le pêcheur accepta, à la seule condition que ce soient les fils de 
Satyavati qui règnent un jour sur le royaume (Satyavati qui est également la 
mère de Vyasa qu'elle eu avec l'ascète Parasara).  

 

Par loyauté envers son père, Bhisma accepta de demeurer célibataire et de 
céder ainsi le trône à la descendance de Satyavati. 

Naissance des 2 clans 
Satyavati donna naissance à deux fils, Citrangada et Vicitravirya. De ce dernier 
(ou presque ; voir l'histoire de Vyasa) naquirent Dhritarastra, Pandu et Vidura. 
Dhritarastra était l'aîné mais parce qu'il était aveugle, il du céder la possession 
du royaume à son jeune frère Pandu. 

Pandu demanda à Kunti, sa première femme, des fils, car, suite à une 
malédiction, il ne pouvait s’unir à ses femmes sous peine de mort. Celle-ci, avec 
l’aide de différents dieux, engendra Bhîma (fils de Vayu, le dieu des vents), 
Arjuna (fils d'Indra, dieu de la pluie) et Yudhishthira (fils du dieu Dharma, dieu 
de l’ordre moral et de la droiture). Madri, la seconde épouse de Pandu, 
engendra par le même procédé les jumeaux Nakula et Sahadeva. Tous 
manifestèrent très tôt des dons exceptionnels. 

Peu de temps après, Pandu mourut, Madri le suivi dans les flammes du bûcher 
funéraire. 
Après la mort de Pandu, Dhritarastra devint roi. Ses 100 fils, les kauravas, issus 
de sa femme Gandhari, et les Pandavas furent élevés ensemble à la cour. 
Dhritarastra tenta de traiter d’égal manière ses fils et ses neveux. Mais il avait 
une préférence pour son fils, le cruel Duryodhana. 
 

Un tournoi fut organisé en l'honneur des princes de Hastinapur. Parmi eux, 
Arjuna était le meilleur des archers. Un homme voulu le défier. Son nom était 
Karna, il était le fils adoptif d'un conducteur de chars. Arjuna déclara qu'il ne 
pouvait combattre qu'avec une personne de sang royal. Dans l'espoir de s'en 
faire un allié, Duryodhana fit Karna roi de Angawardana. Karna intégra alors le 
clan des Kauravas. 
Karna était en fait le fils de Surya, le soleil, et de Kunti, la mère même des 
Pandavas. Kunti, avant d'être mariée à Pandu, avait obtenu le vœu d'avoir un 
fils du dieu de son choix. En invoquant Surya, elle donna naissance à Karna, 
recouvert d'une cuirasse et portant des boucles d'oreilles. Un jour, Indra, 



Yoga Samsva VZW 

demanda à Karna de lui remettre ces attributs. En échange, il lui offrit une épée 
capable de tuer n'importe qui. 
De force égale, Arjuna et Karna ne purent se départager. 

 

Duryodhana était animé par un désir de vengeance à l'égard des Pandavas, ces 
derniers s’étant emparés de nombreux butins suite à des querelles contre des 
rois voisins. De plus, Yudhishthira était l’aîné de Duryodhana.  

 

Le royaume devait donc revenira Yudhishthira à la mort de Dhritarastra.  

Duryodhana fit construire un palais enduit de laque aux 5 frères et y fit mettre 
le feu. Mais les Pandavas, mis au courant par Vidura, conseiller et oncle de 
Duryodhana, avaient découvert le complot et s'étaient enfuis à temps. Ils se 
firent passer pour morts et partirent en exil avec leur mère et leurs 
compagnons, et furent recueillis par un brahmane. 

Rencontre avec Draupadi 
Le roi Drupada organisait une fête pour sa fille, la pricesse Draupadi, afin que 
celle-ci  puisse se choisir un époux. Draupadi était une princesse d’une beauté 
inégalable qui était l’incarnation de la déesse Lakshmî, l’épouse du dieu Vishnu. 
Les cinq frères se rendirent à la fête. Drupada annonça que celui qui sera 
capable de ficher cinq flèches dans une cible, en tirant à travers le moyeu d'une 
roue (partie centrale de la roue) aurait la main de la princesse. Tous les 
prétendants se révélèrent incapables de relever le défi, sauf Arjuna.  
 
En rentrant auprès de sa mère, Arjuna lui annonça qu'il avait gagné quelque 
chose. Sans se retourner, Kunti lui dit de partager avec ses frères. C'est ainsi 
que Draupadi fut mariée aux cinq Pandavas. La nouvelle du mariage d'Arjuna et 
de ses frères se répandit. Le clan Pandavas décida de revenir à Hastinapur. 

Dhritarastra dû céder la moitié du royaume et Yudhishthira, son neveu fut 
couronné roi de Khândava. 

Les 2 parties de dés 
Toujours résolu à éliminer les Pandavas, Duryodhana les convia à une partie de 
dés. Son oncle Shakuni, grand tricheur, joua à sa place, contre Yudhishthira. 
Seul Vidura, un Kaurava était contre cette tricherie. Yudhishthira perdit 
successivement, sa fortune, ses esclaves, ses éléphants, son royaume, ses 



Yoga Samsva VZW 

habitants. Il en vint à se jouer lui-même, ainsi que ses frères. Il perdit de 
nouveau.  

Il ne lui restait plus que Draupadi, qu'il misa. Il perdit une nouvelle fois. 
Dhritarastra intervint et donna tort à Duryodhana pour son comportement 
ignoble et offrit à Draupadi de faire trois vœux. Son premier fut de rendre la 
liberté à Yudhishthira, le deuxième, la liberté des quatre autres frères. Mais elle 
n’usa pas du troisième vœu car elle ne s’en estima pas digne.  

Dhritarastra leur rendit à tous la liberté. 

Duryodhana se plaignit d'avoir tout perdu et demanda à ce qu'on fasse rouler 
les dés à nouveau. Les perdants devront passer douze années d'exil dans la 
forêt, plus une année supplémentaire en évitant de se faire reconnaître et s'ils 
sont découverts, douze années d'exil supplémentaires. Shakuni lança les dés et 
gagna une nouvelle fois. Le cœur lourd, les Pandavas revêtirent des peaux de 
daim et partirent. C’est au cours de cet exil qu’Indra remit à Arjuna son char et 
ses armes. 

Krishna propose son aide à Arjuna et à Dhritarastra 
Après leur 13 années d'exil, les Pandavas demandèrent à récupérer leur 
royaume. Duryodhana, malgré l’accord de Dhritarastra, refusa ; la guerre était 
inévitable.  

Le terrible combat se prépara.  

C’est ici que débute le Bhagavad Gita. 

Le poème est divisés en dix-huit chapitres. 

Le récit est constitué du dialogue entre Krishna et Arjuna. Il enseigne que 
même si tous les chemins diffèrent, leur but fondamental reste le même : 
réaliser le Brahman et échapper au cycle des renaissances à travers la 
réalisation du Soi. 

Dans le premier chapitre de la Gita, Arjuna, le guerrier réputé invincible fut 
assailli d’un doute lors de l’assaut final. En effet, ses parents lui faisaient face 
sur le champs de bataille. Malgré leurs différends, comment pouvait-il tuer 
ceux qu’il aimait ? Krishna avait pris son parti et se trouvait à ses cotés sur le 
char. Il fait appel à son devoir de kshatriya, "il n’est pas de plus grand bien pour 
un guerrier que de se battre dans une guerre juste." Mais Arjuna doute encore.  

 

https://fr.wikipedia.org/wiki/Brahman
https://fr.wikipedia.org/wiki/Samsara
https://fr.wikipedia.org/wiki/%C3%89veil_spirituel
http://indianred.pagesperso-orange.fr/castes.htm


Yoga Samsva VZW 

Krishna lui répondit alors par un des passages les plus célèbres de la Bhâgavad 
Gîta : "la mort n’est pas la fin. L’éternel en l’homme ne peut mourir. L’âme de 
l’homme ne meurt ni ne naît. Les armes ne peuvent la blesser, le feu ne peut 
la brûler. Crois-tu pouvoir détruire l’âme ?" Ainsi, selon Krishna ce ne sont pas 
les actes en eux-mêmes qui définissent le karma, mais les intentions qui en 
sont à l’origine. 

À un niveau plus profond, la guerre est une métaphore des confusions, des 
doutes, des craintes et des conflits qui préoccupent toute personne à un 
moment ou un autre de sa vie.  

La Gita s'adresse à cette discorde en nous et enseigne les yogas qui permettent 
de l'apaiser, le Bhakti yoga la voie de la dévotion du Dieu personnel, le Jnana 
yoga ou la voie de la connaissance, le Karma yoga ou voie de l'action juste. 
Selon Krishna, la racine de toutes les douleurs et de tous les troubles est 
l'agitation de l'esprit provoquée par le désir. La seule manière d'éteindre la 
flamme du désir, indique Krishna, c'est de calmer l'esprit par la discipline des 
sens et de l'esprit. 

Cependant, le refus total de l'action est considéré comme étant aussi nuisible 
qu'une totale indulgence. Selon la Bhagavad-Gita, le but de la vie est de libérer 
l'esprit et l'intellect de leurs complexités et de les concentrer sur la gloire de 
l'âme. Ce but peut être réalisé par les yogas d'action, de dévotion et de 
connaissance. 

 

https://fr.wikipedia.org/wiki/Yoga
https://fr.wikipedia.org/wiki/Bhakti_yoga
https://fr.wikipedia.org/wiki/Jnana_yoga
https://fr.wikipedia.org/wiki/Jnana_yoga
https://fr.wikipedia.org/wiki/Karma_yoga

